
97Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y 
capitalismo gore en el México contemporáneo

Héctor Manuel Cebreros Moreno* Recibido: 14 de junio 2024
Aceptado: 8 de diciembre 2024

The Destruction of the Other: Feminicide Violence 
and Gore Capitalism in Contemporary Mexico

Cómo citar
Cebreros Moreno, H. M. La destrucción de lo otro: 
violencia feminicida y capitalismo gore en el México 
contemporáneo. Constructos Criminológicos, 6(10). 
https://doi.org/10.29105/cc6.10-128

*https://orcid.org/0000-0003-3704-7665
Universidad Complutense de Madrid

Resumen

Este artículo analiza la violencia feminicida en México 

desde una perspectiva histórico-social y psicosocial, 

situándola en el marco del capitalismo gore propuesto 

por Sayak Valencia. Partiendo de casos paradigmáticos 

—como los feminicidios de Ecatepec, San Quintín, 

Toluca y el perfil de un feminicida serial— se explora 

cómo la violencia extrema no es un simple exceso 

individual, sino una práctica inserta en un sistema que 

convierte los cuerpos en mercancía, mensaje y recurso 

de poder. Retomando las reflexiones de Georges Bataille 

y Michel Foucault sobre Gilles de Rais y Pierre Rivière, 

se problematiza el “mutismo institucional” que, lejos de 

garantizar justicia, reproduce impunidad y normaliza 

la violencia. El artículo propone entender la violencia 

feminicida como síntoma de la erosión del orden 

simbólico y político que debería proteger la vida, y no 

únicamente como resultado de patologías individuales. 

En diálogo con Byung-Chul Han, Sayak Valencia y Yago 

Franco, se examina la producción de subjetividades 

ultraviolentas —los “sujetos endriagos” de Valencia— 

como resultado de la precarización económica, el 

hiperconsumo frustrado y la espectacularización 

mediática del crimen. Finalmente, se argumenta que 

enfrentar la violencia feminicida requiere un abordaje 

interdireccional que visibilice las redes estructurales, 

simbólicas y económicas que la sostienene, proponiendo 

marcos de acción orientados a la justicia, la autonomía 

colectiva y la reconfiguración de los imaginarios sociales.

Palabras clave: Violencia feminicida; Capitalismo 

gore; Subjetividad; Mutismo institucional; México 

contemporáneo

Abstract

This article examines femicidal violence in Mexico 

from a historical-social and psychosocial perspective, 

framed with Sayak Valencia’s concept of gore capitalism. 

Drawing on paradigmatic cases —such as the femicides 

in Ecatepec, San Quitin, Toluca and the profile of a serial 

feminicide— it explores how extreme violence is not 

merely an individual excess, but a practice embedded in 



98 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

a system that turns bodies into commodities, messages, 

and instruments of power. Revisiting Georges Bataille’s 

and Michel Foucault’s reflections on Gilles de Rais and 

Pierre Rivière, the paper problematizes the “institutional 

mutism” that, rather than ensuring justice, perpetuates 

impunity and normalizes violence. Femicidal violence is 

approached as symptom of the erosion of the symbolic 

and political order meant to safeguard life, rather than 

as mere pathologies of deviant individuals. In dialogue 

with Byung-Chul Han, Yago Franco and Sayak Valencia, 

the article examines the production of ultra-violent 

subjectivities —Valencia’s “endriago subjects” — arising 

from economic precarity, frustrated hyperconsumption 

and the media spectacularization of crime. Finally, it 

argues that confronting femicidal violence requires 

an interdirectional approach capable of unveiling the 

structural, symbolic, and economic networks sustaining 

it, thus proposing frameworks of action oriented toward 

justice, collective autonomy, and the reconfiguration of 

social imaginaries.

Key words: Femicide violence; Gore capitalism; 

Subjectivity; Institutional mutism; Contemporary 

Mexico.a

“El crimen es algo propio de la especie 
humana”, escribe Georges Bataille a 
propósito de Gilles de Rais, el mítico 
mariscal francés que, cautivado por 
la determinación de Juana de Arco, se 
ofrecería a Carlos VII para comandar el 
asedio de Orleans, adquiriendo tras ello 
una fama y un poder notorios. “Y he 
aquí lo que ocurre —escribirá Marios 
Vargas Llosa en el prólogo a la edición 
en español— cuando un hombre tiene 
el poder suficiente para transgredir las 
prohibiciones de la ciudad, para violentar 

las puertas del reino de la razón y dejar 
escapar al animal que lo habita”. La 
historia es bien conocida:

“filas de niños secuestrados, sodomizados y 
degollados; orgías que dan vértigo; grotescas 
ceremonias de medianoche, en los claros del 
bosque, convocando al demonio” (Vargas 
Llosa, 1972)

Una historia de infamia, de brutalidad, 
pero ante todo, de la completa transgresión 
de todo precepto posible para el 
entendimiento de la vida misma. Y, sin 
embargo, pese a las cualidades individuales 
ampliamente exploradas, es también una 
historia de su época: “los crímenes de Gilles 
de Rais eran los del mundo en donde los 
cometía”, puntualiza Bataille.

A propósito similar se abocará Michel 
Foucault en el conocido análisis del caso 
de Pierre Rivière, aquel joven campesino 
francés que se propuso dejar por escrito las 
motivaciones detrás de su crimen. Como en 
Bataille, la confesión del acto se convierte 
en un elemento protagónico que, a su vez, 
lo trasciende. Foucault (2002) lo aclara: 
nunca se trató de un análisis psicológico, 
psicoanalítico o lingüístico, sino de poner 
de manifiesto la maquinaria médica y 
judicial confeccionada alrededor del caso; 
en otras palabras, de revelar las dinámicas 
de poder propias de lo histórico-social. Lo 
asombroso del texto, puntualiza, radicaría 
en el “mutismo absoluto” en el que habría 
dejado a los especialistas, obligándolos a 
confrontar de nuevo aquel silencio que 
pretendían superar.

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



99Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

¿Nos encontramos hoy frente al mismo 
mutismo descrito por Foucault? Aquel 
propio de una máquina que, lejos de permitir 
profundizar en el complejo entramado de 
directrices que configuran esta serie de 
actos, los pretende silenciar al clasificar los 
“males de la época” en unos cuantos: los 
enfermos, los desviados, los monstruos; y 
no en la época misma: enferma, desviada 
y monstruosa que los produce. ¿No es eso 
lo que comparten ambos análisis, al hablar 
de aquello que —parafraseando a Yago 
Franco— no los causa ni los explica, pero 
de que alguna manera los atenúa y los 
permite? 

El presente artículo tiene por objetivo 
interrogar ese mutismo en el contexto 
actual. Para ello, se propone un análisis 
del histórico-social contemporáneo a partir 
de hechos criminales que han trastocado 
la sensibilidad colectiva. Con ello se 
hace referencia a los más recientes casos 
de violencia feminicida acontecidos en 
México, con especial énfasis en el Estado de 
México —una de las entidades que registra 
los mayores índices de este tipo de violencia 
y presenta, al mismo tiempo, los niveles más 
altos de inseguridad y desigualdad.

Al mismo tiempo, se plantea un abordaje 
en el que el diagnóstico clínico, psicológico 
o psicoanalítico de los perpetradores 
quede relegado a un segundo plano. Con 
ello, se aspira a elaborar un diagnóstico 
interdireccional que ponga de manifiesto 
la íntima relación entre lo simbólico 
colectivo y lo insconsciente individual 
en la producción de un tipo particular de 

subjetividad. Una subjetividad que —
como anticipa Sayak Valencia— habría de 
inscribirse en los albores de un capitalismo 
cuya lógica adquiere la connotación de 
gore: un sistema en el que la violencia 
explícita e injustificada es utilizada como 
herramienta de necroempoderamiento.

MARCO TEÓRICO Y METODOLÓGICO

El presente artículo se inscribe dentro un 
marco en torno a los estudios críticos de la 
criminología y en el análisis psicosocial de 
actos criminológicos, con especial énfasis 
en la violencia feminicida. En este sentido, 
parte de la premisa del presente trabajo es 
que los crímenes no pueden comprenderse 
únicamente desde las motivaciones 
individuales, sino que deben plantearse en 
función de su relación con las condiciones 
histórico-sociales que los posibilitan y 
legitiman.

Como señala Castoriadis (1997): “No hay 
un ‘ser social’ separado de su historia ni 
un ‘ser histórico’ separado de su sociedad. 
La sociedad es, a la vez, histórica y social; 
instituye significaciones imaginarias y, a su 
vez, es instituida por ellas” (p. 198). Así, 
mediante esta perspectiva se busca analizar 
la violencia feminicida no como un conjunto 
de casos aislados, sino como el síntoma 
de un imaginario social que naturaliza la 
violencia y erosiona las condiciones para la 
autonomía y la vida colectiva.

Así, en función de una perspectiva 
crítica-criminológica, este trbajo adopta 
la postura planteada por Taylor, Walton & 

Héctor Manuel Cebreros Moreno



100 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

Young (1973), para quienes “la criminología 
crítica busca situar el delito dentro de 
las relaciones sociales de producción, 
cuestionando las definiciones oficiales 
de criminalidad y las instituciones que 
las reproducen” (p. 3). En este sentido, a 
partir de esta mirada se pretende desplazar 
el foco del “desviado individual” hacia 
los contextos de desigualdad estructural 
y exclusión que configuran tanto las 
prácticas violentas como las respuestas 
institucionales.

En diálogo con Michel Foucault, 
particularmente con su análisis del 
caso de Pierre Rivière, se enfatiza el 
cómo la maquinaria institucional —
judicial, médica y policial— no solo 
clasifica y administra los crímenes, sino 
que produce saberes y silencios que 
contribuyen a su invisibilización. Este 
“mutismo” institucional se reactualiza 
en la respuesta estatal a la violencia 
feminicida contemporánea: cifras 
incompletas, investigaciones deficientes 
y discursos oficiales que desplazarían la 
responsabilidad hacia las víctimas o hacia 
factores “culturales” descontextualizados.

Asimismo, se recupera la intuición de 
Georges Bataille, quien en La tragedia 
de Gilles de Rais (1972) puntualmente 
observa que el crimen, más que un 
desvío individual, sería la expresión de la 
transgresión y la desmesura de su época. 
Esta idea resulta clave para comprender la 
violencia feminicida como síntoma de un 
orden social que convierte la destrucción 
del otro en mercancía, mensaje y moneda 
de intercambio.

En este sentido, metodológicamente 
hablando, este trabajo empela un análisis 
cualitativo-interpretativo sustentado en tres 
dimensiones:

1.	 La revisión crítica de literatura 
académica y periodística sobre 
violencia feminicida en México;

2.	 La incorporación de casos 
paradimáticos que visibilizan 
la convergencia entre factores 
individuales, imaginarios sociales y 
condiciones estructurales;

3.	 El diálogo con marcos conceptuales 
como el de “capitalismo gore” 
de Sayak Valencia y las nociones 
de producción de subjetividad, 
necroempoderamiento y sujetos 
endriagos, también de la investigadora 
tijuanense.

Este enfoque mixto —teórico, 
documental y de análisis de casos— permite 
contextualizar la violencia feminicida 
dentro de un entramado sociohistórico 
y, al mismo tiempo, revelar los modos 
en que esta produce subjetividades 
específicas insertas en lógicas de consumo, 
exclusión y violencia. Así, este abordaje no 
pretende ofrecer perfiles psicológicos de 
perpetradores individuales, sino reconstruir 
las tramas simbólicas y estructurales que 
atraviesan la violencia feminicida, en aras 
de articular un diagnóstico interdireccional 
que ponga de relieve la íntima relación entre 
lo simbólico colectivo y lo inconsciente 
individual en la producción de un tipo 
particular de subjetividad. Una subjetividad 
que, en el contexto del capitalismo gore, 
encontraría en la violencia no solo una 

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



101Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

práctica destructiva sino también una forma 
de poder y pertenencia.

EL CRIMEN Y LA SUBJETIVIDAD: DE GILLES 
DE RAIS A PIERRE RIVIÈRE

Los casos de Gilles de Rais y Pierre Rivière, 
analizados respectivamente por Georges 
Bataille y Michel Foucault, constituyen 
dos hitos en la reflexión moderna sobre el 
crimen. Más allá de su distancia histórica, 
ambos permiten pensar el acto criminal no 
como un mero fenómeno individual sino 
como una expresión situada entre tensiones 
sociales, simbólicas y políticas.

En el caso de Gilles de Rias, Bataille no 
solo reconstruye la biografía de un criminal 
mítico, sino que intenta mostrar la lógica 
histórica y simbólica que lo hace posible. El 
mariscal francés, héroe de Orleans junto a 
Juana de Arco, se convierte después en figura 
encarnada del horror: secuestro y asesinato 
sistemático de niños, ceremonias nocturnas, 
invocaciones demoníacas. Pero para Bataille 
estos crímenes no son únicamente actos 
individuales de perversión; son también 
el espejo de una época. “Los crímenes de 
Gilles de Rais eran los del mundo en donde 
los cometía”, escribe, subrayando que en 
la Francia del siglo XV confluyen poder 
político, impunidad feudal y una cultura 
religiosa obsesionada con la transgresión y 
el sacrificio. 

La monstruosidad de Rais, entonces, 
no es solo suya: condensa en su cuerpo 
y en sus actos las tensiones y excesos de 
su tiempo. Bataille desarma así la ilusión 

de que el crimen, incluso aún el más 
extremo, es un hecho “fuera de la historia”, 
mostrándolo como una exprensiónr adical 
de las estructuras simbólicas, políticas y 
económicas que lo sostienene.

Por su parte, Michel Foucault se 
aproxima al caso de Pierre Rivière desde 
otra perspectiva pero con una inquietud 
similar. El joven campesino normando que 
en 1835 degolló a su madre, su hermana y 
su hermano redactó un extenso memorial 
explicando sus motivos:

“Yo, Pierre Rivière, habiendo degollado a mi 
madre, a mi hermana y a mi hermano, y con 
la intención de dar a conocer los motivos que 
me llevaron a la realización de esa acción, 
he escrito la vida que llevaron mi padre y 
mi madre desde el día en que se casaron” 
(Foucault, 2014, p. 53).

Ahora bien, Foucault no se limita a 
presentar exte texto como un documento 
psicológico o psiquiátrico. Por el contrario, 
aquello que pretende analizar es el punto 
de articulación de un conjunto de discursos 
y prácticas de poder. Así, se permite 
reconstruir los informes judiciales, médicos, 
forenses y policiales que se entrelazaron 
en torno al crimen, mostrando cómo cada 
institución —tribunales, médicos alienistas, 
administradores locales del poder— 
elaboraron su propia “verdad” del acto. 

En este sentido, más allá del horror del 
crimen, lo que interesa a Foucault es la 
manera en que el poder produce sabres 
para gestionar a anomalía: clasificarla, 

Héctor Manuel Cebreros Moreno



102 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

diagnosticarla, encuadrarla en categorías 
jurídicas o psiquiátricas. En este proceso, la 
figura de Pierre Rivière se convierte en un 
“caso” antes que un sujeto, incluso su propia 
narrativa es absobida por un dispositivo 
que pretende explicar y, al mismo tiempo, 
silenciar el acto.

De esta manera, Foucault logra visibilizar 
las relaciones de poder implícitas en la 
administración del crimen: el modo en 
que la jsuticia y la medicina colaboran 
para definir lo normal y lo patológico, 
lo imputable y lo inimputable. Esta 
maquinaria discursiva —jurídica, médica, 
psiquiátrica— lejos de iluminar plenamente 
las motivaciones del crimen, produce 
aquello que Foucault (2002) denominará 
como “mutismo”, es decir, una incapacidad 
estructural para interrogar las condiciones 
sociales y simbólicas que hacen posibles 
ciertas violencias. Así, la confesión de 
Pierre Rivière, que pretendía explicar su 
acto, termina evidenciando la forma en 
que los dispositivos de poder moldean y 
administran la subjetividad criminal.

Ahora bien, ambos casos convergen en 
una hipótesis central: el crimen no solo se 
constituye en función de la transgresión de 
las normas, sino que también se presenta 
como un espejo de la época que lo engendra. 
En Bataille, por ejemplo, el énfasis se 
encuentra en la fascinación y el exceso; en 
Foucault, en la producción institucional de 
saber y poder. En ambos, el acto criminal 
revela una fragil frontera entre lo permitido 
y lo prohibido, entre la razón y el deseo, 
entre lo humano y lo monstruoso.

Esta lectura histórica resulta fundamental 
para pensar las violencias contemporáneas. 
Si, como sugiere Yago Franco, el fenómeno 
borderline constituye una serie de 
manifestaciones clínicas producto de una 
crisis de sentido colectivo, los crímenes 
extremos —como los feminicidios— 
no deben lenerse únicamente como 
meras desviaciones individuales sino 
como síntomas de un imaginario social 
que desborda su propia capacidad de 
autolimitación. Como lo describrió Bataille:

“Gilles de Rais, más que ningún otro, debió de 
tener una capacidad de violencia recordarse 
el futuror de los Berserker. Además, tenía 
la costumbre de beber, utilizaba bebidas 
con el fin de agudizar la exitación sexual; 
en su caso, como en el de los bárbaros del 
pasado, de lo que se trataba era de rebasar 
los límites, de vivir soberanamente” (Bataille 
1972, p. 65).

Así, el tránsito de Gilles de Rais a Pierre 
Rivière permite trazar un hilo que conecta 
la violencia ritualizada del pasado con 
la violencia desbordada del presente: 
ambas expresan, en distintos registros, la 
destrucción de lo otro como una posibilidad 
inscrita en el cuerpo y en los actos de una 
subjetividad de la época.

VIOLENCIA FEMINICIDA EN MÉXICO: 
CONTEXTO HISTÓRICO-SOCIAL ACTUAL

La violencia feminicida en México 
constituye hoy uno de los fenómenos más 
extremos y persistentes de la violencia de 
género en el mundo. Desde que el concepto 

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



103Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

de feminicidio se consolidó en el ámbito 
jurídico y académico latinoamericano, se 
ha instituido en que no se trata únicamente 
de crímenes contra mujeres por razones 
de género, sino de la expresión más aguda 
de un entramado histórico de desigualdad 
estructural, impunidad y desposesión. En 
el caso mexicano, esta violencia no se 
limita a episodios aislados: forma parte de 
un continuom que va de la discriminación 
cotidiana a los asesinatos sitemáticos, 
pasando por redes de trata, desapariciones 
y complicidades institucionales.

El Estado de México ofrece quizá el 
ejemplo más paradigimático. Con una de 
las tasas más alta de feminicidios en el 
país, concentra también altos niveles de 
desigualdad socioeconómica, inseguridad 
y precarización laboral. De acuerdo con 
datos recientes de la Encuesta Nacional 
de Seguridad Pública Urbana (ENSU) del 
INEGI (2025), municipios como Ecatepec, 
Nezahualcóyotl y Toluca registran de 
manera sistemática algunos de los 
porcensajes más altos de percepción de 
inseguridad del país —superiores al 90% 
en el caso de Ecatepec—, evidenciando no 
solo la extensión territorial del problema, 
sino también la normalización social del 
miedo y la desconfianza institucional en la 
vida cotidiana.

En este sentido, el feminicidio no 
puede leerse únicamente como la suma 
de patologías individuales, sino como un 
síntoma de la erosión del orden simbólico 
y político que debería garantizar la vida. Tal 
como Foucault mostró con Pierre Rivière, la 

maquinaria institucional —judicial, policial 
y médica—  no solo clasifica y administra 
los casos, sino que a menudo contribuye 
a su invisibilización e impunidad. Este 
“mutismo” descrito reaparece en la 
respuesta estatal al feminicio: crifras 
incompletas, investigaciones deficientes, 
discursos oficiales que desplazan la 
responsabilidad hacia las víctimas o hacia 
factores “culturales” descontextualizados. 

Un ejemplo paradigmático de este 
mutismo lo ofrece el reportaje “Jardines 
después del ‘Monstruo’” de Carrión (2019), 
el cual relata cómo en la colonia Jardines 
de Morelos, en Ecatepec, se construye una 
vida diaria marcada por la desaparición 
de mujeres, miedo, precariedad y 
estigmatización. Vecinos y familiares 
narran cómo, aun después de la detención 
del feminicida serial conocido como “el 
Monstruo de Ecatepec”, las condiciones de 
inseguridad y desprotección persisten; cómo 
los espacios abandonados se convierten en 
dormitorios improvisados de desconocidos; 
como las madres deben convivir con el 
recuerdo de hijas desaparecidas y mutiladas, 
sin respuestas ni justicia. Este caso ilustra de 
manera vívida cómo el imaginario colectivo 
se ve atravesado por escenas de horror 
que devienen comunes, produciendo no 
solo víctimas, sino sujetos socialmente 
resignados, cuyas subjetividades portan la 
marca de un mutismo no solo institucional 
sino íntimo.

Esta persistencia también se observa 
en Ciudad Juárez. Como documenta 
Rosales (2023), a tres décadas de los 

Héctor Manuel Cebreros Moreno



104 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

primeros registros formales de feminicidios 
en Chihuahua, madres y activistas 
han denunciado que las instituciones 
encargadas de atender la violencia contra 
las mujeres continuan simulando su trabajo, 
operando sin presupuesto y sin resultados 
efectivos. En este sentido, las instalaciones 
de “antimonumentas:, como las cruces en 
la Plaza Hidalgo, simbolizarían tanto la 
memoria de miles de mujeres asesinadas 
como la omisión histórica del Estado. Así, 
estas escenas de omisión y resistencia 
encarnarían la tensión entre memoria y 
desprotección, entre exigencias de justicia 
y reproducción del silencio.

A su vez, esta forma de violencia feminicida 
revelaría también una forma específica de 
necroempoderamiento, en los términos de 
Sayak Valencia. Así, el capitalismo gore que 
describe la investigadora se caracterizaría 
por una economía política en la que 
la violencia explícita, espectacular y a 
menudo injustificada funcionaría como 
recurso de poder y control. En este marco, 
los feminicidios no serían simples “excesos” 
de individuos desviados, sino prácticas 
insertas en un sistema que convierte la 
vida y el cuerpo —especialmente el cuerpo 
femenino— en mercancía, mensaje y 
moneda de intercambio.

Casos recientes permiten observar con 
nitidez esta lógica. En julio de 2025, el 
feminicidio de una adolescente de 13 años 
en San Quintín, Baja California, devolvió 
“el horror al noroeste” (Varela, 2025), 
mostrando cómo la violencia se extiende a 
territorios históricamente atravesados por la 

desigualdad y desprotección institucional. 
De modo similar, el llamado “monstruo de 
Toluca” —un feminicida serial detenido en 
2019 tras el hallazgo de varias víctimas en 
su domicilio— fue convertido en una figura 
mediática que conjugaba la monstruosidad 
de sus actos con la espectacularización del 
crimen (Brooks, 2019). En ambos casos, 
las violencias explícitas, espectaculares e 
injustificadas operaron como recurso de 
poder y control, inscritos en un sistema que 
mercantiliza el cuerpo y convierte el horror 
en mensaje.

Esta espectacularización conecta con 
algunos de los planteamientos que Byung-
Chul Han hace en torno a la sociedad del 
rendimiento y la erosión de la alteridad. En 
La expulsión de lo otro, Han (2017) sostiene 
que en las sociedades contemporáneas “el 
otro” se habría reducido a un objeto de 
consumo, sexualizando y fragmentado en 
partes excitantes:

“El amor se positiva hoy como sexualidad, 
sometida al dictado del rendimiento. El 
sexo es rendimiento. Y la sensualidad es un 
capital que hay que aumentar. […[ El otro ya 
no es una persona, pues ha sido fragmentado 
en objetos sexuales parciales” (Han, 2017, 
p. 23).

Así, la violencia feminicida puede leerse 
entonces como un extremo de esta lógica: 
un escenario donde el cuerpo del otro —
despojado de alteridad y convertido en 
objeto— se transforma en mercancía y 
espectáculo. En ambos casos, no solo los 
crímenes serían espectaculares; también 

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



105Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

lo sería la narrativa mediática que los 
rodea, produciendo figuras monstruosas en 
tiempos igual de monstruosos.

Un último ejemplo que permite 
profundizar esta articulación entre lo 
psíquico, lo simbólico y lo estructural es 
el de Miguel “N”, también conocido como 
“el feminicida de Iztacalco:”. Según el 
perfil psicológico divulgado en Milenio, 
Miguel “N” creció con resentimientos 
familiares, sufrió violencia intrafamiliar, 
carencias afectivas, y vivió en un entorno 
en el que encontró en el acto violento una 
forma de descarga.  No era alguien que 
siempre llamara la atención; se le describía 
como introvertido, con encanto superficial 
y con profesión técnica, lo que le permitía 
asumir roles de poder disfrazados. Este 
perfil ejemplifica cómo ciertos factores 
individuales convergen a su vez con 
los imaginarios sociales permisivos de 
violencia, de control simbólico, de 
dominio, pero ante todo de goce, en los 
cuales lo “otro” es reducido, abrumado y 
eliminado.

Esta convergencia remite de lleno al 
diagnóstico de Sayak Valencia. Para la 
investigadora, el capitalismo contemporáneo 
vendría a subvertir la lógica clásica del 
capital:

“La destrucción del cuerpo se convierte en sí 
mismo en el producto, en la mercancía, y la 
acumulación ahora es sólo posible a través 
de contabilizar el número de muertos, ya 
que la muerte se ha convertido en el negocio 
más rentable (p. 19).

Esta inversión convertiría a la violencia 
explícita —el necroempoderamiento— en 
una práctica de acumulación y de poder. En 
este sentido, la violencia feminicida no daría 
cuenta de un mero “desvío” individual, sino 
que se trataría de un dispositivo inscrito en un 
sistema que utilizaría a la vida, el cuerpo y la 
muerte como merancía, mensaje y moneda.

En este marco, el capitalismo gore no solo 
surgiría de los elementos espectaculares 
de la violencia, sino que también lo haría 
desde la precarización sistemática y el 
desamparo social, en donde la economía 
en sí misma se transformaría en una forma 
de violencia. Así, esta forma de violencia no 
operaría únicamente de formas explícitas: 
se infiltraría en los cuerpos, envuelta en 
empaques publicitarios que gestionarían 
y acelerarían los deseos de consumo, 
produciendo frustración y, como reverso, 
agresividad y violencias explícitas.

En este contexto adquiere especial 
relevancia la reflexión de Félix Guatarri 
citada por Valencia (2022): “La subjetividad 
no se sitúa en el campo individual, su campo 
es el de todos los procesos de producción 
social y material” (p. 69). Esta idea explicaría 
el por qué figuras como el “Monstruo de 
Toluca” o Miguel “N” no serían meras 
anomalías, pues encarnarían subjetividades 
producidas en redes de precariedad, 
espectáculo y necroempdoeramiento que, 
al mismo tiempo, harían de estos “ídolos” 
mediáticos —el “gangster heroico” de las 
economías deprimidas— símbolos de una 
violencia sistemática que atravesaría por 
completo el tejido social.

Héctor Manuel Cebreros Moreno



106 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

Finalmente, el análisis psicosocial 
de estos casos permite ver cómo lo 
simbólico colectivo y lo inconsciente 
individual convergerían en la producción 
de subjetividades violentas. Al igual que 
en los ejemplos históricos revisados, 
la “destrucción de lo otro” no sería el 
resultado de un acto externo a la sociedad 
sino la puesta en escena de imaginarios 
compartidos que habrían perdido su 
capacidad de autolimitación. La violencia 
feminicida, en este sentido, resulta un 
síntoma de un imaginario social donde la 
vida puede ser desechada y la alteridad 
queda reducida a un objeto de goce y 
dominio. No osbtante, no se trata aquí de 
un goce erótico del objeto, sino de su mero 
consumo a través de la destrucción total, en 
aras de neutralizar aquello que habría de 
percibirse como amenaza.

LA PRODUCCIÓN DE SUBJETIVIDADES 
VIOLENTAS

Si algo muestran los casos de Gilles 
de Rais, Pierre Rivière y los feminicidios 
contemporáneos es que la violencia extrema 
no surge en un vacío. Es el resultado de 
procesos de subjetivación inscritos en 
imaginarios colectivos que orientan deseos, 
afectos y prácticas. Desde esta perspectiva, 
el análisis psicosocial permite desplazar 
la mirada del “criminal” como anomalía, 
hacia las condiciones de producción de 
subjetividades violentas.

Así, en el contexto del capitalismo gore 
la violencia deja de ser únicamente un 
medio instrumental para convertirse en una 

forma de poder, pertenencia y acumulación 
simbólica. La espectacularización de la 
crueldad —a través de medios, redes y 
discursos— transforma el acto violento 
en un recurso comunicativo que otorga 
reconocimiento y control. Así, el feminicidio 
no solo destruye vidas individuales, sino que 
reafirma una economía política donde la 
vida y el cuerpo son objetos de intercambio 
y mensaje.

En este sentido el anterior análisis permite 
comprender que el capitalismo gore no 
solo produce escenarios de violencia 
explícita, sino también formas específicas 
de subjetividad que encarnan y reproducen 
dicha violencia. Entre estas formas, su 
categoría de “sujetos endriagos” resulta 
clave. Tomado de la literatura medieval en 
particular del Amadís de Gaula —donde el 
endriago aparece como un monstruo híbrido 
de hombre, hidra y dragón—, el término 
describe a los nuevos sujetos ultraviolentos 
y demoledores del capitalismo gore, nacidos 
en territorios fronterizos y contextos de 
precarización extrema. Su fiereza, como la 
del monstruo literario, no sería el resultado 
de una mera anomalía marginal sino que se 
trataría de un síntoma de un orden social 
donde la violencia se habría vuelto un 
recurso de vida, trabajo y socialización.

Así, los “sujetos endriagos” emergerían 
en este entramado como un producto de 
la yuxtaposición entre el hiperconsumo 
y la exclusión. Mientras una parte de la 
población se bañaría en una atmósfera 
de consumo desbocado, otra conocería 
la degradación de su nivel de vida, de las 

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



107Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

privaciones esenciales y la humillación 
del socorro estatal; el infierno, señala 
Valencia, no sería la espiral interminable 
del consumo sino el subconsumo en 
medio de las tentaciones multicolores del 
propio hiperconsumo. Ante esta frustración 
estructural, la violencia se transformaría 
en herramienta de empoderamiento y una 
forma para la adquisición de capital: un 
modo de subsitencia y de autoafirmación 
masculina frente a la precarización laboral 
y la pérdida del rol tradicional de proveedor.

Esta subjetividad endriaga combinaría, 
según Valencia, una “lógica de la carencia 
y lógica del exceso, pulsión de odio y 
estrategia utilitaria” (p. 98). Es decir, no se 
correspondería con el individualismo del 
triunfador ni tampoco con el individualismo 
victimista, sino con un “individualismo 
salvaje” que buscaría modos de acción 
ilegítima para excorcisar la imagen de 
víctima. De ahí que la violencia no solo se 
ejerza sino que también se consuma como 
mercancía, dirigida incluso a clases medias 
y privilegiadas en forma de violencia 
decorativa, mientras que los sujetos endriagos 
vendrían a encarnar su contracara: quienes 
estrechan los márgenes entre consumo y 
poder adquisitivo conseguido mediante la 
violencia.

Esta descripción converge con la 
perspectiva clínica y social que Franco 
(2017) desarrolla en torno al paradigma 
borderline, en donde observa un arco que 
iría del retraimiento y la autosatisfacción a 
la indiferenciación del objeto —convertido 
en desechable, en un objeto de pulsión 

de muerte— visible en fenómenos como 
el feminicidio, la esclavización laboral, la 
trata de personas o el abuso infantil. Para el 
psicoanalista argentino, estas expresiones 
no se explicarían de manera aislada, sino 
que se alimentarían al estar en alianza y 
conjunción con determinaciones sociales: 
la porosidad de los límites entre la pulsión, 
el yo y el objeto conduciría a que el acto 
mismo adquiriese primacía sobre la palabra, 
transformándose en señal desencadenante 
de acciones más extremas.

Desde esta perspectiva, los “sujetos 
endriagos” representarían una subjetividad 
capitalística filtrada por condiciones 
globalmente precarizadas y agenciamientos 
ultraviolentos. Son, en términos foucaltianos, 
puntos de conexión directa entre “las 
grandes máquinas productivas, las grandes 
máquinas de control social y las instancias 
psíquicas que definen la manera de percibir 
el mundo” (Valencia, 2022, p. 101). Así, 
lejos de hablar de monstruos externos al 
sistema, encarnarían una lógica interna 
que haría del cuerpo y de la violencia una 
mercancía, del necroempoderamiento un 
recurso, y del espectáculo un modo de 
reconocimiento social.

DISCUSIÓN Y CONCLUSIONES

La revisión de casos y marcos teóricos 
presentada a lo largo de este trabajo 
revela que la violencia feminicida no 
puede reducirse a un fenómeno marginal 
ni explicarse únicamente en términos 
de patologías individuales. Al igual que 
en los análisis de Bataille y Foucault 

Héctor Manuel Cebreros Moreno



108 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

sobre Gilles de Rais y Pierre Rivière, los 
feminicidios contemporáneos son, antes 
que nada, crímenes de su época. Son actos 
que condensan en su forma más extrema 
las tensiones, imaginarios y condiciones 
materiales de la sociedad que los produce.

Así, desde una perspectiva psicosocial 
resulta posible interrogar el mutismo 
institucional y social que rodea a estas 
violencias. Como muestran los casos de 
Ecatepec, Ciudad Juárez o San Quintín, la 
detención de perpetradores no modifica las 
estructuras que sostienen la precariedad, la 
inseguridad y la impunidad. La maquinaria 
judicial, mediática y policial actúa más 
como un dispositivo de clasificación 
y normalización —“monstruos” 
individuales, “casos aislados— que como 
una instancia capaz de cuestionar las 
dinámicas estructurales de producción 
dela violencia.

En este sentido, la noción de capitalismo 
gore de Sayak Valencia ofrece directrices 
para la configuración de un marco 
conceptual que permita comprender este 
tipo de fenómenos. En esta economía 
política, la violencia explícita se convierte 
en recurso de poder y mercancía; la 
destrucción del cuerpo, en espectáculo 
rentable. Los casos analizados —del 
Monstruo de Toluca al feminicidio de San 
Quintín, pasando por Miguel “N”— no son 
excepciones aberrantes sino síntomas de 
una lógica económica y simbólica donde la 
vida, el cuerpo y la subjetividad femenina 
se transforman en mensajes, monedas y 
territorios de control.

En este contexto, la categoría de 
“sujetos endriagos” resulta especialmente 
esclarecedora. Estos sujetos no son 
marginales sino producto del propio 
sistema, encarnaciones de una subjetividad 
capitalística que combina precarización, 
exclusión, frustración y estrategias violentas 
de autoafirmación. Lejos de ser “anormales” 
externos a la sociedad, los endriagos son 
figuras del presente: trabajadores de la 
violencia, emprendedores del crimen, 
consumidores y productores de la 
espectacularización del dolor ajeno.

La perspectiva clínica de Yago Franco 
complementa este análisis al mostrar cómo 
estas formas de violencia expresan una 
alianza entre determinaciones sociales y 
modos de ser del psiquismo humano. La 
indiferenciación del objeto, la primacía 
del acto sobre la palabra y la imposibilidad 
de simbolizar la pérdida son rasgos que 
atraviesan tanto a la clínica borderline como 
la subjetividad endriaga.

En conjunto, este recorrido permite 
cuestionar la tendencia a individualizar la 
violencia feminicida y desplazarla al terreno 
de la monstruosidad excepcional. Tal como 
señala Foucault, el mutismo institucional no 
solo busca silenciar a las víctimas, también 
lo pretende alrededor de las estructuras 
que los producen. Nombrar este mutismo, 
visibilizarlo y vincularlo con las lógicas de 
acumulación y necroempoderamiento es 
un paso fundamental para la construcción 
de diagnósticos interdireccionales que 
articulen lo psíquico, lo simbólico y lo 
estructural.

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110



109Vol. 06, Núm. 10, Enero-Junio 2026

Finalmente, enfrentar la violencia 
feminicida en el contexto mexicano 
del capitalismo gore no puede limitarse 
a respuestas puntitivas o a dianósticos 
individuales. Implica reprensar la producción 
de subjetividades, interrogar los imaginarios 
que legitiman el consumo de la violencia y 
construir prácticas y políticas sociales que 
restituyan la alteridad y la dignidad del otro. 
Solo así será posible transformar no solo 
los efectos sino las condiciones mismas 
que sostienen la destrucción de lo otro en 
nuestra época.

TRABAJOS CITADOS

Bataille, G. (1972). La tragedia de Gilles de Rais (El verdadero 

barba-azul). Tusquets Editorores.

Brooks, D. (2019, 12 de diciembre). El Monstruo de Toluca: 

Quién es Óscar García Guzmán, el feminicida que 

estremeció a México. BBC News Mundo. https://www.bbc.

com/mundo/noticias-america-latina-50764903

Castoriadis, C. (1997) La institución imaginaria de la sociedad. 

Tusquets Editores (Original: L’institution imaginaire de la 

societé, 1975).

Carrión, L. (2019, 5 de abril). Jardines después del “Monstruo”. 

Pie de Página. https://piedepagina.mx/jardines-despues-del-

monstruo/

Fernández, R. M. (2013, 10 de enero). Feminicida de Iztacalco: 

Perfil psicológico de Miguel “N”. Milenio. https://www.

milenio.com/policia/feminicida-de-iztacalco-perfil-

psicologico-de-miguel-n 

Foucault, M. (2014) Yo, Pierre Rivièrre, habiendo degollado a 

mi madre, a mi hermana y a mi hermano… Un caso del 

parricidio del siglo XIX presentado por Michel Foucault. 

Tusquets Editores (Original publicado en 1973).

Foucault, M. (2002). Vigilar y castigar: nacimiento de la prisión. 

Siglo XXI Editores Argentina. (Original publicado en 1975).

Franco, Y. (2017). Paradigma borderline: De la afánasis al 

ataque de pánico. Lugar Editorial.

Han, B.-C. (2012). La sociedad del cansancio. Herder.

Han B.-C. La expulsión de lo distinto: Sociedad, percepción y 

comunicación hoy. Herder.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INGI) (2024). 

La mediciónd el feminicidio en México. En Números. 

Documentos de análisis y Estadísticas (28).

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI). (2025, 

24 de julio) Encuesta Nacional de Seguridad Pública 

Urbana (ENSU), Comunicado de prensa 78?25: Percepción 

de inseguridad pública, 2do trimestre de 2025. INEGI. 

https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/

boletines/2025/ensu/ENSU20205_07.pdf 

Lagarde, M. (2006). El feminicidio, delito contra la humanidad. 

Caámara de Diputados.

Monárrez, J. (2009) Trama de una injusticia: Feminicidio sexual 

sistémico en Ciudad Juárez. El Colegio de la Frontera Norte.

ONU Mujeres. (2020). La violencia feminicida en México: 

Aproximaciones y tendencias. ONU MUJERES Mexico.

Rosales, O. (2023 a 23 de noviembre) A 30 años de 

feminicidios en Chihuaha, madres y activistas denuncian 

trabajo simulado de las autoridades. Pie de Página. https://

piedepagina.mx/a-30-anos-de-feminicidios-en-chihuahua-

madres-y-activistas-denuncian-trabajo-simulado-de-las-

autoridades/ 

Taylor, I., Walton, P., & Young, J. (1973). The New Criminology: 

For a Social Theory of Deviance. Routledge & Kegan Paul.

Varela, M. (2025, 9 de julio). El descuartizamiento de una 

adolescente de 13 años en Baja California devuelve el horror 

al noroeste. El País. https://elpais.com/mexico/2025-07-09/

el-descuartizamiento-de-una-adolescente-de-13-anos-en-

baja-california-devuelve-el-horror-al-noroeste.html

Valencia, S. (2022). Capitalismo gore (2da ed.). Paidós.

Vargas Llosa, M. (1972). Prologo En: G. Bataille (1972) La 

tragedia de Gilles de Rais (El verdadero barba-azul). 

Tusquets Editores.

__

Héctor Manuel Cebreros Moreno

https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-50764903
https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-50764903
https://piedepagina.mx/jardines-despues-del-monstruo/
https://piedepagina.mx/jardines-despues-del-monstruo/
https://www.milenio.com/policia/feminicida-de-iztacalco-perfil-psicologico-de-miguel-n
https://www.milenio.com/policia/feminicida-de-iztacalco-perfil-psicologico-de-miguel-n
https://www.milenio.com/policia/feminicida-de-iztacalco-perfil-psicologico-de-miguel-n
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boletines/2025/ensu/ENSU20205_07.pdf
https://www.inegi.org.mx/contenidos/saladeprensa/boletines/2025/ensu/ENSU20205_07.pdf
https://piedepagina.mx/a-30-anos-de-feminicidios-en-chihuahua-madres-y-activistas-denuncian-trabajo-simulado-de-las-autoridades/
https://piedepagina.mx/a-30-anos-de-feminicidios-en-chihuahua-madres-y-activistas-denuncian-trabajo-simulado-de-las-autoridades/
https://piedepagina.mx/a-30-anos-de-feminicidios-en-chihuahua-madres-y-activistas-denuncian-trabajo-simulado-de-las-autoridades/
https://piedepagina.mx/a-30-anos-de-feminicidios-en-chihuahua-madres-y-activistas-denuncian-trabajo-simulado-de-las-autoridades/
https://elpais.com/mexico/2025-07-09/el-descuartizamiento-de-una-adolescente-de-13-anos-en-baja-california-devuelve-el-horror-al-noroeste.html
https://elpais.com/mexico/2025-07-09/el-descuartizamiento-de-una-adolescente-de-13-anos-en-baja-california-devuelve-el-horror-al-noroeste.html
https://elpais.com/mexico/2025-07-09/el-descuartizamiento-de-una-adolescente-de-13-anos-en-baja-california-devuelve-el-horror-al-noroeste.html


110 constructoscriminologicos.uanl.mxCONSTRUCTOS 
CRIMINOLÓGICOS

Héctor Manuel Cebreros Moreno

Afiliación: Universidad Complutense de Madrid

Es Licenciado en Psicología por la Universidad Nacional 

Autónoma de México. Cuenta con Máster Universitario 

en Psicoanálisis y Teoría de la Cultura por la Universidad 

Complutense de Madrid, donde actualmente es investiga-

dor predoctoral en el Departamento de Psicología Social 

y Antropología Social de la Facultad de Ciencias Políticas 

y Sociología

La destrucción de lo otro: violencia feminicida y capitalismo gore en el México contemporáneo. PP. 97-110


